
Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman 
P-ISSN: 2656-2944|E-ISSN: 3026-4189 

Vol. 6, No.2, September 2025 
https://jurnal.stimsurakarta.ac.id/index.php/sanaamul-quran 

 

 

Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah: 
Paradigma Islam untuk Pembangunan Berkelanjutan 

Sitti Muallimah 
Universitas Islam Indonesia Yogyakarata  
muallimahs69@gmail.com 
 
DOI: 10.62096/sq.v6i2.229

ABSTRACT 
This study aims to develop a conceptual framework that integrates green finance principles with 
the Maqāṣid al-sharī‘ah as an ethical and normative foundation for achieving sustainable 
development. Using a qualitative approach with a conceptual-analytical design, this research 
examines academic literature, reports from Islamic financial institutions, and relevant regulations 
to evaluate the alignment between Islamic economic principles and the global sustainability 
agenda. The findings indicate that Islamic financial instruments such as green sukuk, 
environmentally friendly productive waqf, and green microfinance can serve as strategic tools to 
promote environmental protection, enhance social welfare, and support long term economic 
stability. The integration of Maqāṣid al-sharī‘ah, particularly in the aspects of hifẓ al-nafs, hifẓ al-
māl, and hifẓ al-bi’ah, provides a holistic foundation for green finance practices that emphasize 
moral values and sustainability impact. The study also identifies several implementation 
challenges, including the absence of a standardized Islamic green taxonomy, limited impact 
measurement mechanisms, and low public literacy regarding Sharia-based green finance. Overall, 
the research contributes to the advancement of Islamic economic discourse by offering a 
conceptual model that can serve as a reference for policymakers, financial institutions, and 
researchers in designing green finance policies and instruments aligned with the Maqāṣid al-
sharī‘ah and supporting the achievement of the Sustainable Development Goals (SDGs). 

Keywords: Green Finance, Maqāṣid al-sharī‘ah, Sustainable Development 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan kerangka konseptual yang 
mengintegrasikan prinsip keuangan hijau (green finance) dengan maqāṣ id al-syarī‘ah sebagai 
dasar etis dan normatif dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan. Melalui pendekatan 
kualitatif dengan desain konseptual-analitis, penelitian ini menelaah literatur akademik, laporan 
lembaga keuangan syariah, serta regulasi terkait untuk mengevaluasi kesesuaian antara prinsip-
prinsip ekonomi Islam dengan agenda keberlanjutan global. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
instrumen keuangan syariah seperti green sukuk, wakaf produktif ramah lingkungan, dan 
pembiayaan mikro hijau dapat berfungsi sebagai sarana strategis untuk mendorong 
perlindungan lingkungan, peningkatan kesejahteraan sosial, serta stabilitas ekonomi jangka 
panjang. Integrasi maqāṣid al-syarī‘ah terutama pada aspek hifẓ al-nafs, hifẓ al-māl, dan hifẓ al-
bi’ah memberikan landasan holistik bagi praktik keuangan hijau yang berorientasi pada nilai 
moral dan dampak keberlanjutan. Penelitian ini juga mengidentifikasi tantangan implementatif, 
seperti belum adanya standar taksonomi hijau syariah, mekanisme pengukuran dampak yang 
terbatas, serta rendahnya literasi publik mengenai keuangan hijau berbasis syariah. Temuan 
penelitian ini berkontribusi pada perluasan wacana ekonomi Islam dengan menawarkan model 
konseptual yang dapat digunakan sebagai rujukan bagi pemangku kebijakan, lembaga keuangan, 
dan peneliti dalam merancang kebijakan dan instrumen 

https://jurnal.stimsurakarta.ac.id/index.php/sanaamul-quran
https://www.google.co.id/webhp?authuser=1
https://www.google.co.id/webhp?authuser=1


Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |        76 

keuangan hijau yang selaras dengan maqāṣ id al-syarī‘ah dan mendukung pencapaian 
Sustainable Development Goals (SDGs). 

Keywords: Keuangan Hijau, Maqāṣid al-Syarī‘ah, Pembangunan Berkelanjutan 

 

Pendahuluan 

Tantangan utama yang dihadapi dunia saat ini adalah perubahan iklim, degradasi 

lingkungan, dan hilangnya keanekaragaman hayati. Aktivitas manusia yang tidak 

berkelanjutan, seperti konsumsi sumber daya alam yang berlebihan dan praktik produksi 

yang merusak lingkungan, telah memperparah kondisi ekosistem global 1. Dampak dari 

krisis ini tidak hanya terbatas pada aspek lingkungan, tetapi juga meluas ke ranah sosial 

dan ekonomi. Ketimpangan ekonomi dan sosial yang semakin melebar menjadi 

perhatian serius, karena sistem keuangan konvensional yang berorientasi pada profit 

sering kali mengabaikan dampak sosial dan ekologis dari aktivitas ekonomi, sehingga 

memperburuk ketidaksetaraan dan meningkatkan tingkat kemiskinan di berbagai 

wilayah 2. 

Keuangan hijau dikenal sebagai keuangan berkelanjutan, mencakup praktik 

investasi dan pembiayaan yang bertujuan untuk mendukung proyek-proyek dengan 

dampak positif terhadap sosial dan lingkungan. Keuangan hijau meliputi berbagai 

instrumen seperti pinjaman hijau (green loans), obligasi hijau (green bonds), dan dana 

hijau (green funds) yang dirancang untuk meningkatkan efisiensi energi, menjaga 

kelestarian keanekaragaman hayati, serta mendorong terciptanya ekonomi rendah 

karbon 3. Selain itu, keuangan hijau juga mengintegrasikan kriteria lingkungan, sosial, 

dan tata kelola (ESG) ke dalam proses pengambilan keputusan keuangan. Integrasi ESG 

ini memastikan bahwa setiap investasi tidak hanya berorientasi pada keuntungan 

finansial, tetapi juga memberikan kontribusi nyata terhadap keberlanjutan lingkungan, 

keadilan sosial, dan penerapan tata kelola yang baik. 

 Namun demikian, dalam perspektif ekonomi Islam, konsep pembangunan 

berkelanjutan tidak dapat dipahami hanya melalui dimensi ekonomi dan ekologis 

semata. Islam memandang keberlanjutan sebagai keseimbangan yang holistik antara 

                                                             
1 S Kulkarni, “Editorial: Global Sustainability: Trends, Challenges, and Case Studies,” in World Sustainability Series, 
vol. Part F2887 (Faculty of Business, Victorian Institute of Technology, Melbourne, Australia: Springer Science and 
Business Media Deutschland GmbH, 2024), 3–17, https://doi.org/10.1007/978-3-031-57456-6_1. 
2 Farhan Ahsani, “Tantangan Keberlanjutan Pembangunan Berkelanjutan Perspektif Sosial-Ekonomi,” Literacy 
Notes 1 (2023): 3–5; Adelia Tesalonika and Hady Sutjipto, “Human Capital Dan Masyarakat Ekonomi Sirkular: 
Teologis Keberlanjutan Global Di Indonesia,” Economic Military and Geographically Business Review 1, no. 1 
(2023): 1–18, https://doi.org/10.61511/emagrap.v1i1.2023.94. 
3 E Ali et al., “Green Finance for Sustainable Development: A Bibliographic Analysis,” in 2023 International 
Conference on Sustainable Islamic Business and Finance, SIBF 2023 (Institute of Policy Studies, Universiti Brunei 
Darussalam, Brunei Darussalam: Institute of Electrical and Electronics Engineers Inc., 2023), 46–49, 
https://doi.org/10.1109/SIBF60067.2023.10379915. 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

77 

aspek material dan spiritual, antara manusia dan alam, serta antara hak individu dan 

tanggung jawab sosial. Prinsip ini tercermin dalam konsep Maqāṣid al-sharī‘ah—tujuan 

utama syariat Islam—yang berfungsi sebagai panduan moral dan etika dalam seluruh 

aspek kehidupan, termasuk kegiatan ekonomi. Maqāṣid al-sharī‘ah pada dasarnya 

menekankan perlindungan terhadap lima elemen dasar kehidupan: agama (ḥifẓ al-dīn), 

jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). 

Dalam perkembangan kontemporer, para ulama menambahkan dimensi ḥifẓ al-bi’ah 

(pelestarian lingkungan) sebagai bentuk tanggung jawab moral terhadap keberlanjutan 

bumi 4. 

Dengan demikian, prinsip Maqāṣid al-sharī‘ah dapat menjadi dasar konseptual 

yang kuat untuk membangun sistem keuangan hijau berbasis Islam. Keuangan hijau 

yang berlandaskan maqāṣ id tidak hanya bertujuan untuk mencapai keuntungan 

ekonomi atau menekan emisi karbon, tetapi juga untuk memastikan keadilan sosial, 

kesejahteraan masyarakat, dan kelestarian alam sebagai amanah Ilahi. Dalam kerangka 

ini, konsep tanggung jawab manusia sebagai khalīfah f ī al-arḍ (pengelola bumi) dan nilai 

iḥsān (berbuat baik) menjadi landasan normatif yang mengarahkan setiap aktivitas 

ekonomi agar senantiasa mencerminkan kemaslahatan universal (al-maṣlaḥah al-

‘āmmah) 5 . 

Meskipun wacana keuangan hijau Islam semakin mendapat perhatian, penerapan 

prinsip keberlanjutan dalam industri keuangan syariah masih menghadapi berbagai 

tantangan. Sebagian besar lembaga keuangan Islam masih berfokus pada kepatuhan 

hukum syariah (sharī‘ah compliance) dalam bentuk formal, seperti larangan riba, gharar, 

dan maisir, namun belum sepenuhnya mengintegrasikan nilai-nilai maqāṣ id dalam 

strategi investasi, pembiayaan, dan pengelolaan risiko. Di sisi lain, literatur mengenai 

keuangan hijau cenderung dikembangkan dari perspektif ekonomi konvensional yang 

sekuler, sehingga kurang memperhatikan dimensi etika dan spiritualitas yang menjadi 

inti ajaran Islam. Akibatnya, terdapat jurang konseptual antara pendekatan keuangan 

hijau yang bersifat teknis dengan prinsip Maqāṣid al-sharī‘ah yang bersifat normatif. 

Studi-studi terdahulu mengenai green finance telah banyak dilakukan dari 

berbagai pendekatakan 6 menegaskan bahwa Islamic green finance menunjukkan 

                                                             
4 M M Roslan and A O Zainuri, “Arguments In Applying Maqasid Syariʻah In The Fatwa Issuance: An Ijtihad 
Maqasidi Analysis,” Journal of Fatwa Management and Research 28, no. 1 (2023): 132–48, 
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol28no1.464. 
5 N Tubastuvi and A G Ramadani, “Maqasid Al Shari’ah Perspective on the Green Economy for Halal Industry 
Sustainability,” in Green and Blue Economy Frameworks for Halal Industry Sustainability (Universitas 
Muhammadiyah Purwokerto, Purwokerto, Indonesia: Springer Nature, 2025), 89–99, 
https://doi.org/10.1007/978-981-96-1729-6_5. 
6 R Rahim et al., “Maqasid Al-Shariah and Green Finance: A Theoretical Framework on Islamic Finance with 
Sustainable Development Goals for a Greener Future,” in 2024 International Conference on Sustainable Islamic 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      78 

keselarasan yang kuat dengan Sustainable Development Goals (SDGs), terutama dalam 

upaya mengatasi perubahan iklim, mempromosikan energi bersih, serta mendukung 

pembangunan kota berkelanjutan. 7 alokasi dan dampak green sukuk memiliki 

keselarasan kuat dengan lima prinsip utama Maqasid al-Shariah pelestarian agama, jiwa, 

akal, harta, dan keturunan sehingga memperkuat posisi green sukuk sebagai instrumen 

keuangan Islam yang efektif dalam menjawab tantangan keberlanjutan global.  8 

menegaskan bahwa green finance telah berevolusi menjadi ekosistem pembiayaan yang 

lebih kompleks, meliputi green bonds, perbankan berkelanjutan, hingga pemanfaatan 

fintech ramah lingkungan. 9 juga menegaskan bahwa green finance tidak hanya berfungsi 

sebagai instrumen pendanaan, tetapi juga sebagai kerangka strategis yang menuntun 

transformasi model bisnis menuju keberlanjutan jangka panjang Namun, sebagian besar 

kajian tersebut masih bersifat sektoral dan deskriptif, belum mengembangkan model 

integratif yang secara eksplisit menyelaraskan konsep keuangan hijau dengan Maqāṣid 

al-sharī‘ah dalam kerangka pembangunan berkelanjutan. Selain itu, penelitian empiris 

terkait dampak implementasi instrumen keuangan hijau Islam terhadap pencapaian 

maqāṣ id juga masih sangat terbatas. 

Kesenjangan penelitian ini menunjukkan perlunya pendekatan baru yang mampu 

mengintegrasikan prinsip Maqāṣid al-sharī‘ah ke dalam kerangka teoretis dan 

operasional keuangan hijau. Sebagian studi masih menafsirkan maqāṣ id dalam ranah 

normatif dan filosofis, tanpa merumuskan indikator konkrit untuk mengukur sejauh 

mana lembaga keuangan Islam berkontribusi terhadap keberlanjutan lingkungan dan 

sosial. Di sisi lain, pendekatan green finance konvensional juga belum 

mempertimbangkan nilai-nilai spiritual dan moral sebagai faktor penentu keberhasilan 

pembangunan berkelanjutan. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

merumuskan paradigma Islam yang menyelaraskan antara dimensi normatif maqāṣ id 

dan prinsip teknis keuangan hijau, sehingga menghasilkan model pembangunan 

berkelanjutan yang komprehensif dan berkeadilan. 

Penelitian ini mengusulkan sebuah pendekatan konseptual yang mengintegrasikan 

nilai-nilai Maqāṣid al-sharī‘ah ke dalam struktur keuangan hijau. Melalui pendekatan ini, 

diharapkan dapat dibangun model yang menunjukkan hubungan sinergis antara nilai-

nilai spiritual Islam dan prinsip keberlanjutan global. Misalnya, instrumen seperti sukuk 

                                                             
Business and Finance, SIBF 2024 (Amity School of Business, Amity University, UP, Noida, India: Institute of 
Electrical and Electronics Engineers Inc., 2024), 255–61, https://doi.org/10.1109/SIBF63788.2024.10883847. 
7 Muhammad Fakhrul Arrazi, “Maqasid Al-Shariah and Sustainable Finance : Analyzing the Impact of Green Sukuk 
Allocation in Indonesia” 4, no. 1 (2025): 89–107. 
8 T Srivastava, N Kaur, and S Sharma, “Green Finance Strategies for Catalyzing Sustainable Development,” in 
Adaptive Strategies for Green Economy and Sustainability Policies (Amity Global Business School, Amity 
University, Noida, India: IGI Global, 2025), 521–38, https://doi.org/10.4018/979-8-3693-7570-9.ch030. 
9 I Behera and P Nanda, “Green Finance Strategies: Driving Sustainable Business Models Through Innovative 
Financing Solutions,” in World Sustainability Series, vol. Part F85 (KIIT School of Management (KSOM), KIIT 
University, Odisha, Bhubaneswar, India: Springer Science and Business Media Deutschland GmbH, 2025), 79–96, 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-80969-9_6. 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

79 

hijau syariah, wakaf produktif lingkungan, dan green microfinance dapat dipandang 

sebagai mekanisme nyata dalam penerapan maqāṣ id, di mana kegiatan ekonomi 

diarahkan untuk menjaga kehidupan (ḥifẓ al-nafs), mengelola harta secara etis (ḥifẓ al-

māl), serta melestarikan lingkungan (ḥifẓ al-bi’ah). Dengan demikian, sistem keuangan 

Islam dapat berperan sebagai motor utama dalam membangun ekonomi hijau yang adil 

dan berkelanjutan. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada upayanya untuk mengembangkan Islamic 

paradigm framework yang menjadikan Maqāṣid al-sharī‘ah bukan sekadar rujukan etika, 

tetapi sebagai inti dari desain sistem keuangan hijau. Pendekatan ini memperluas 

cakupan maqāṣ id dalam konteks pembangunan modern, sekaligus memperkaya teori 

keuangan berkelanjutan dengan dimensi spiritual yang selama ini terabaikan dalam 

ekonomi konvensional. Dengan memposisikan maqāṣ id sebagai core driver dari 

pembangunan berkelanjutan, penelitian ini menawarkan perspektif baru bagi studi 

ekonomi Islam yang lebih adaptif terhadap isu-isu global seperti keadilan iklim, tata 

kelola lingkungan, dan inklusi keuangan. 

Secara umum, penelitian ini memiliki tiga tujuan utama. Pertama, menjelaskan 

hubungan konseptual antara keuangan hijau dan Maqāṣid al-sharī‘ah sebagai dasar 

pembentukan paradigma pembangunan berkelanjutan Islam. Kedua, mengembangkan 

model teoritis yang menggambarkan bagaimana prinsip maqāṣ id dapat diintegrasikan 

ke dalam kebijakan dan praktik keuangan hijau. Ketiga, mengidentifikasi peran 

instrumen keuangan Islam dalam mendukung pencapaian Sustainable Development 

Goals (SDGs) berdasarkan perspektif syariah. 

Secara akademik, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis 

dalam memperluas cakupan ekonomi Islam ke ranah keberlanjutan dan lingkungan 

hidup. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi acuan bagi pembuat kebijakan, 

regulator, dan lembaga keuangan syariah dalam merancang instrumen dan strategi 

keuangan hijau yang tidak hanya patuh syariah, tetapi juga berorientasi pada 

kemaslahatan dan keberlanjutan jangka panjang. Pada akhirnya, penyelarasan antara 

green finance dan Maqāṣid al-sharī‘ah diharapkan mampu menghadirkan paradigma 

ekonomi Islam yang berkeadilan, beretika, dan berkelanjutan, sejalan dengan visi Islam 

sebagai rahmat bagi seluruh alam (raḥmatan lil-‘ālamīn). 

Kerangka Teori 

1. Keuangan hijau 

Keuangan hijau merupakan model keuangan yang mengintegrasikan 

perlindungan lingkungan dengan pencapaian keuntungan ekonomi. Konsep ini 

menekankan pentingnya memasukkan aspek lingkungan sebagai bagian 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      80 

integral dalam proses pengambilan keputusan keuangan, sehingga setiap 

investasi tidak hanya berorientasi pada profit, tetapi juga mempertimbangkan 

dampak ekologis yang ditimbulkan. Dengan demikian, keuangan hijau 

berfungsi sebagai pendekatan strategis untuk memastikan bahwa aktivitas 

ekonomi berjalan selaras dengan tujuan menjaga kelestarian lingkungan dan 

mendukung pembangunan berkelanjutan. 10 

Keuangan hijau merupakan pendekatan inovatif yang menggabungkan 

aspek keuangan dengan tujuan lingkungan dan sosial. Melalui instrumen yang 

tepat serta dukungan kebijakan yang efektif, keuangan hijau mampu berperan 

signifikan dalam mendorong pembangunan berkelanjutan. Pendekatan ini tidak 

hanya memfasilitasi alokasi dana untuk proyek-proyek ramah lingkungan, tetapi 

juga menjadi strategi kunci dalam mengatasi berbagai tantangan perubahan 

iklim dan meningkatkan ketahanan ekonomi jangka panjang. 11 

Keuangan hijau merupakan alat penting untuk mencapai pembangunan 

berkelanjutan karena mampu menggabungkan aspek ekonomi dan lingkungan 

dalam proses pengambilan keputusan. Melalui pendekatan ini, kegiatan 

ekonomi tidak hanya berorientasi pada keuntungan finansial, tetapi juga 

memperhatikan dampaknya terhadap ekosistem serta keberlanjutan jangka 

panjang. Meskipun keuangan hijau menghadapi berbagai tantangan, 

perkembangan instrumen seperti obligasi hijau dan pinjaman hijau 

menunjukkan potensi besar dalam mendukung proyek-proyek ramah 

lingkungan. Instrumen keuangan ini berperan penting dalam mendorong 

pengurangan emisi karbon, memperluas investasi pada energi terbarukan, serta 

mendukung upaya mitigasi dan adaptasi perubahan iklim 12. 

Untuk memaksimalkan dampak positif keuangan hijau, dukungan regulasi 

dan kerja sama internasional sangat dibutuhkan. Kebijakan yang tepat akan 

meningkatkan kepercayaan investor, memperkuat transparansi, dan 

memastikan bahwa pendanaan benar-benar dialokasikan untuk proyek yang 

berkontribusi pada tujuan keberlanjutan. Keuangan hijau juga mencakup 

berbagai aspek seperti pembiayaan berkelanjutan, pembiayaan iklim, dan 

investasi hijau. Seluruh pendekatan ini mempertimbangkan faktor lingkungan, 

sosial, dan tata kelola (ESG) sebagai komponen penting dalam keputusan 

                                                             
10 X Yu et al., “Mapping Global Research on Green Finance from 1989 to 2020: A Bibliometric Study,” Advances 
in Civil Engineering 2021 (2021), https://doi.org/10.1155/2021/9934004. 
11 V Martin, “Green Finance: Regulation and Instruments1,” Journal of Central Banking Theory and Practice 12, 
no. 2 (2023): 185–209, https://doi.org/10.2478/jcbtp-2023-0019. 
12 Behera and Nanda, “Green Finance Strategies: Driving Sustainable Business Models Through Innovative 
Financing Solutions.” 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

81 

investasi, sehingga menghasilkan pertumbuhan ekonomi yang lebih inklusif, 

bertanggung jawab, dan ramah lingkungan 13. 

2. Maqāṣid al-sharī‘ah 

Maqashid Syariah adalah tujuan dan prinsip utama dari hukum Islam yang 

bertujuan untuk melindungi dan memelihara lima elemen dasar kehidupan 

manusia. Berikut adalah penjelasan mengenai lima dasar Maqashid Syariah 

beserta referensi terbaru: 

Perlindungan Agama (Hifz ad-Din):  

Perlindungan agama adalah elemen pertama dari Maqashid Syariah yang 

bertujuan untuk menjaga keimanan dan praktik keagamaan umat Islam. Ini 

mencakup kebebasan beragama dan perlindungan dari segala bentuk 

penindasan atau gangguan terhadap keyakinan agama 14. 

Perlindungan Jiwa (Hifz an-Nafs) 

Perlindungan jiwa menekankan pentingnya menjaga kehidupan manusia. Ini 

mencakup upaya untuk mencegah pembunuhan, kekerasan, dan segala bentuk 

ancaman terhadap kehidupan manusia. Perlindungan ini juga mencakup hak 

untuk hidup dalam kondisi yang aman dan bebas dari rasa takut 15. 

Perlindungan Akal (Hifz al-Aql) 

Perlindungan akal bertujuan untuk menjaga dan mengembangkan kemampuan 

intelektual manusia. Ini mencakup pendidikan, pelatihan, dan perlindungan 

dari segala bentuk penyalahgunaan yang dapat merusak akal, seperti narkoba 

dan alkohol . 

Perlindungan Keturunan (Hifz an-Nasl) 

Perlindungan keturunan menekankan pentingnya menjaga garis keturunan dan 

keluarga. Ini mencakup perlindungan terhadap pernikahan, hak-hak anak, dan 

upaya untuk mencegah segala bentuk tindakan yang dapat merusak atau 

mengancam integritas keluarga 

                                                             
13 A Sharma and P Kautish, “Measuring Green Finance,” in Recent Developments in Green Finance, Green Growth 
and Carbon Neutrality (Institute of Management, Nirma University, Gujarat, Ahmedabad, India: Elsevier, 2023), 
171–91, https://doi.org/10.1016/B978-0-443-15936-7.00008-6. 
14 Roslan and Zainuri, “Arguments In Applying Maqasid Syariʻah In The Fatwa Issuance: An Ijtihad Maqasidi 
Analysis.” 
15 Tubastuvi and Ramadani, “Maqasid Al Shari’ah Perspective on the Green Economy for Halal Industry 
Sustainability.” 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      82 

Perlindungan Harta (Hifz al-Mal) 

Perlindungan harta bertujuan untuk menjaga dan melindungi kekayaan serta 

properti individu. Ini mencakup hak untuk memiliki, mengelola, dan 

memanfaatkan harta secara sah serta perlindungan dari segala bentuk 

pencurian, penipuan, dan perampasan 16. 

3. Pembangunan berkelanjutan 

Pembangunan berkelanjutan merupakan proses strategis jangka panjang 

yang bertujuan untuk memenuhi kebutuhan generasi saat ini tanpa 

mengorbankan kemampuan generasi mendatang untuk memenuhi kebutuhan 

mereka sendiri. Konsep ini menjadi landasan penting dalam berbagai kebijakan 

pembangunan modern karena menekankan keseimbangan antara pertumbuhan 

ekonomi, kelestarian lingkungan, dan kesejahteraan sosial 17  

Secara umum, pembangunan berkelanjutan mencakup dua elemen kunci. 

Elemen pertama adalah kebutuhan, khususnya kebutuhan dasar masyarakat 

miskin yang harus diprioritaskan agar tercipta keadilan dan kesejahteraan yang 

inklusif. Pemenuhan kebutuhan ini menjadi fondasi penting untuk 

menciptakan masyarakat yang lebih setara dan berdaya. Elemen kedua adalah 

batasan, yaitu pembatasan yang ditentukan oleh kemampuan teknologi dan 

organisasi sosial dalam mengelola lingkungan untuk memenuhi kebutuhan saat 

ini dan masa depan 2. Batasan ini menekankan bahwa penggunaan sumber daya 

alam harus dilakukan secara bijak agar ekosistem tetap mampu mendukung 

kehidupan manusia di masa mendatang 18 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain konseptual-

analitis untuk mengembangkan model teoretis yang mengintegrasikan konsep green 

finance dengan prinsip Maqāṣid al-sharī‘ah. Pendekatan ini dipilih karena fokus 

penelitian tidak terletak pada pengujian hipotesis empiris, melainkan pada eksplorasi 

dan sintesis gagasan konseptual yang dapat memperluas wacana ekonomi Islam dalam 

konteks pembangunan berkelanjutan. Dengan demikian, penelitian ini bersifat 

                                                             
16 N Fauziah, “The Evaluation of Maqāṣid Asy-Syarī’ah on Discourses of the Islamic Family Law,” El-Usrah 6, no. 1 
(2023): 81–90, https://doi.org/10.22373/ujhk.v6i1.13035. 
17 S. Kumar et al., “Navigating the Landscape of Precision Horticulture: Sustainable Agriculture in the Digital Age,” 
Scientia Horticulturae 338 (2024), https://doi.org/10.1016/j.scienta.2024.113688. 
18 D Jeet, S N Mohanty, and S S Basa, Sustainability and Sustainable Development From Vision To Reality, 
Sustainability and Sustainable Development From Vision To Reality (IBS Hyderabad, The ICFAI Foundation for 
Higher Education, Hyderabad, India: Apple Academic Press, 2025), 
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
105006477675&partnerID=40&md5=6e0b1374084df521d461a815d85c4cbe; G T Xuan, Z Laipanova, and K 
Mamalova, “THE ECONOMICS OF SUSTAINABLE URBAN DEVELOPMENT: HUMAN PARTICIPATION IN CREATING 
ECO-FRIENDLY CITIES,” Reliability: Theory and Applications 19, no. Special issue 6 (2024): 1253–60, 
https://doi.org/10.24412/1932-2321-2024-681-1253-1260. 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

83 

normative–qualitative research, yang menekankan interpretasi tekstual dan analisis 

tematik terhadap literatur ilmiah serta sumber-sumber normatif Islam 19.  

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini berasal dari berbagai literatur 

sekunder, termasuk seperti jurnal internasional bereputasi, buku akademik,  jurnal 

ilmiah, buku, laporan lembaga keuangan syariah, dan regulasi yang berkaitan dengan 

keuangan Islam serta ekonomi hijau. Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis 

isi (content analysis), yang bertujuan untuk mengidentifikasi pola, konsep, dan 

hubungan antara keuangan Islam, prinsip maqashid syariah, serta implementasi green 

economy dalam mendukung pencapaian SDGs 20.  

Hasil dan Pembahasan 

1. Integrasi Konseptual antara Green Finance dan Maqāṣid al-sharī‘ah 

Integrasi antara green finance dan Maqāṣid al-sharī‘ah menjadi semakin 

penting dalam mendukung agenda pembangunan berkelanjutan. Kedua 

pendekatan ini memiliki titik temu yang kuat, terutama dalam menekankan 

kesejahteraan manusia dan pelestarian lingkungan sebagai bagian dari tujuan 

pembangunan global. Melalui literatur terbaru, integrasi ini menunjukkan arah 

baru dalam pengembangan keuangan Islam yang lebih responsif terhadap isu-isu 

keberlanjutan dan perubahan iklim 21. 

Secara konseptual, Maqāṣid al-sharī‘ah mencakup lima tujuan utama, yaitu 

perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Kelima prinsip ini 

berorientasi pada kemaslahatan dan kesejahteraan manusia, sekaligus 

mendorong terwujudnya sistem ekonomi dan sosial yang adil. Nilai-nilai inti yang 

terkandung dalam Maqāṣid al-sharī‘ah tersebut memiliki keselarasan dengan 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), terutama yang terkait dengan 

kesejahteraan sosial dan perlindungan 22 

                                                             
19 sudaryon, Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan Mix Method (depok: PT RAJA GRAFINDO PERSADA, 
2019), 
https://www.google.co.id/books/edition/Metodologi_Penelitian_Kuantitatif_Kualit/enFzEQAAQBAJ?hl=id&gbp
v=1&dq=metodologi penelitian karya Dr. sudaryono&pg=PR30&printsec=frontcover. 
20 Ajat Rukajat, Pendekatan Penelitian Kualitatif (Qualitative Research Approach) (jogyakarta: Deepublish, 2018), 
https://www.google.co.id/books/edition/Pendekatan_Penelitian_Kualitatif_Qualita/Z5JfEQAAQBAJ?hl=id&gbpv
=1&pg=PR3&printsec=frontcover; Samiaji Sarosa, Analisis Data Penelitian Kualitatif, ed. Flora Maharani (depok: 
PT Kanisius, 2021), 
https://www.google.co.id/books/edition/Analisis_Data_Penelitian_Kualitatif/YY9LEAAAQBAJ?hl=id&gbpv=1&p
g=PP1&printsec=frontcover. 
21 Tubastuvi and Ramadani, “Maqasid Al Shari’ah Perspective on the Green Economy for Halal Industry 
Sustainability.” 
22 A T Alabi, S O Issa, and A T Ubandawaki, “Islamic Green Finance and Sustainable Development Goals: A Maqasid 
Al-Shari’ah Perspective,” in Islamic Green Finance: Towards Ethical and Environmentally Responsible Investing 
(Kwara State University, Nigeria: Taylor and Francis, 2025), 282–313, https://doi.org/10.4324/9781003540403-



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      84 

Dalam konteks keuangan berkelanjutan, green finance berfokus pada 

pembiayaan proyek-proyek yang ramah lingkungan, efisien energi, serta 

mendukung keberlanjutan jangka panjang. Salah satu bentuk instrumen 

keuangan yang paling relevan adalah green sukuk, yang menggabungkan prinsip-

prinsip syariah dengan tujuan pendanaan proyek lingkungan. Instrumen ini 

memungkinkan pengaliran dana ke sektor-sektor berkelanjutan tanpa 

meninggalkan kerangka kepatuhan syariah 23. 

Integrasi green finance dan Maqāṣid al-sharī‘ah juga tercermin dalam 

kontribusinya terhadap pencapaian SDGs. Pendanaan melalui instrumen hijau 

yang berbasis syariah mendorong sektor-sektor penting seperti energi bersih, 

pembangunan kota berkelanjutan, aksi iklim, hingga konsumsi dan produksi 

yang bertanggung jawab. Berbagai proyek yang dibiayai melalui green sukuk, 

seperti reboisasi, pengelolaan air bersih, dan pengembangan energi terbarukan, 

menjadi contoh konkret bagaimana nilai-nilai syariah dapat diterapkan dalam 

upaya menjaga keberlanjutan lingkungan 24. 

Selain green sukuk, berbagai instrumen keuangan syariah lainnya seperti 

zakat dan wakaf juga memiliki potensi besar dalam mendukung proyek-proyek 

berkelanjutan. Instrumen-instrumen ini dapat diarahkan untuk mengatasi 

tantangan sosial dan lingkungan melalui pendanaan program konservasi, 

pemberdayaan masyarakat, maupun pembangunan infrastruktur hijau. 

Pengalaman negara seperti Malaysia dan Indonesia dalam menerbitkan green 

sukuk menunjukkan bahwa integrasi keuangan Islam dan keberlanjutan memiliki 

prospek yang sangat menjanjikan untuk masa depan 25 

Dari sisi regulasi dan tata kelola, pengembangan produk green finance yang 

sesuai dengan prinsip syariah membutuhkan kerangka kepatuhan yang kuat. 

Pemahaman mendalam mengenai hukum Islam dan isu-isu lingkungan menjadi 

prasyarat dalam merancang produk keuangan hijau yang benar-benar 

berorientasi pada Maqāṣid al-sharī‘ah ⁴. Keberadaan dewan syariah sebagai 

                                                             
20; Rahim et al., “Maqasid Al-Shariah and Green Finance: A Theoretical Framework on Islamic Finance with 
Sustainable Development Goals for a Greener Future.” 
23 M M Ali et al., “Green Sukuk: Leveraging Islamic Finance for Ecological Sustainability,” in Islamic Green Finance: 
Towards Ethical and Environmentally Responsible Investing (IIUM Institute of Islamic Banking and Finance, 
Malaysia: Taylor and Francis, 2025), 191–209, https://doi.org/10.4324/9781003540403-13. 
24 M O Rafique and K M Raza, “Islamic Green Finance: A Marriage of Ethics and Environmental Responsibility in 
Light of Maqasid Al-Shari’ah,” in Islamic Green Finance: Towards Ethical and Environmentally Responsible 
Investing (Islamic Finance and Management Sciences, SZABIST University, Pakistan: Taylor and Francis, 2025), 3–
19, https://doi.org/10.4324/9781003540403-2. 
25 R Rosman and M M Marzuki, “Corporate Social Responsibility in the Islamic Green Economy,” in Islamic Green 
Finance: A Research Companion (IIUM International Institute, Islamic Banking and Finance, International Islamic 
University Malaysia (IIUM), Malaysia: Taylor and Francis, 2024), 101–10, 
https://doi.org/10.4324/9781032672946-15; K Alnabulsi and A Jreisat, “Green Finance on Islamic Financial 
Markets: A Sustainable Approach to Growth,” in 2024 International Conference on Sustainable Islamic Business 
and Finance, SIBF 2024 (Nhl Stenden University of Applied Sciences, Academy Media, Commerce and 
Entrepreneurship, Netherlands: Institute of Electrical and Electronics Engineers Inc., 2024), 
https://doi.org/10.1109/SIBF63788.2024.10883851. 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

85 

penasihat, serta kepatuhan terhadap kontrak dan mekanisme syariah, menjadi 

elemen penting untuk memastikan bahwa seluruh proses pendanaan tetap sesuai 

dengan nilai-nilai syariah 26 

2. Prinsip Maqāṣid al-sharī‘ah sebagai Fondasi Green Finance Islam 

Analisis lebih lanjut menemukan bahwa prinsip-prinsip utama Maqāṣid al-

sharī‘ah dapat dijadikan pilar konseptual dalam merancang kerangka Islamic 

green finance. Tiga prinsip utama yang paling relevan adalah: 

a. Ḥifẓ al-nafs (Menjaga Kehidupan): 

Implementasi Ḥ ifẓ  al-nafs dalam green finance dapat diwujudkan 

melalui berbagai strategi yang berfokus pada perlindungan kehidupan 

manusia dan keberlanjutan lingkungan. Pertama, instrumen keuangan 

berkelanjutan seperti sukuk hijau berperan penting dalam mendanai proyek-

proyek ramah lingkungan, termasuk energi terbarukan dan pembangunan 

kota berkelanjutan, yang secara langsung berkontribusi pada mitigasi 

dampak perubahan iklim sehingga membantu menjaga keselamatan dan 

kesehatan manusia 27.  

Selanjutnya, penerapan kebijakan dan regulasi yang mendukung green 

finance harus dirancang untuk memperbaiki kualitas lingkungan, terutama 

melalui upaya pengurangan polusi serta peningkatan kualitas udara dan air, 

yang merupakan aspek esensial dalam perlindungan jiwa menurut prinsip 

Ḥ ifẓ  al-nafs 28. Di samping itu, peningkatan pendidikan dan kesadaran 

masyarakat, khususnya dalam komunitas Muslim, mengenai pentingnya 

pelestarian lingkungan juga menjadi faktor kunci agar prinsip Ḥ ifẓ  al-nafs 

dapat terintegrasi secara konsisten dalam praktik keuangan sehari-hari 29². 

                                                             
26 M A Wahid, “Shari’ah Compliance Framework for Islamic Green Finance,” in Islamic Green Finance: Towards 
Ethical and Environmentally Responsible Investing (Universiti Sains Islam Malaysia (USIM), Malaysia: Taylor and 
Francis, 2025), 23–36, https://doi.org/10.4324/9781003540403-4. 
27 M M Billah et al., Islamic Green Finance: A Research Companion, Islamic Green Finance: A Research Companion 
(Islamic Economics Institute, King Abdul Aziz University (KAU), Saudi Arabia: Taylor and Francis, 2024), 
https://doi.org/10.4324/9781032672946; Rahim et al., “Maqasid Al-Shariah and Green Finance: A Theoretical 
Framework on Islamic Finance with Sustainable Development Goals for a Greener Future.” 
28 J K Woode, “Green Finance and Green Growth: A Systematic Literature Review on Awareness, Existing 
Channels, Instruments, and Techniques,” Development and Sustainability in Economics and Finance 1 (2024), 
https://doi.org/10.1016/j.dsef.2024.100004; Alekneviciene, opens author details in a new Tab, and Bendoraityte, 
“ROLE OF GREEN FINANCE IN GREENING THE ECONOMY: CONCEPTUAL APPROACH,” Central European Business 
Review 12, no. 2 (2023): 105–30, https://doi.org/10.18267/j.cebr.317. 
29 A Haris et al., “Eco-Maqāṣid in Climate Change Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of 
Islamic Law,” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 18, no. 2 (2024): 219–36, 
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652. 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      86 

b. Ḥifẓ al-māl (Menjaga Harta): 

Prinsip ini mendorong pengelolaan aset secara adil, produktif, dan 

berkelanjutan. Dalam kerangka green finance, ḥifẓ al-māl mencerminkan 

pentingnya investasi yang bertanggung jawab secara sosial (Socially 

Responsible Investment/SRI) dan sesuai dengan nilai-nilai syariah, seperti 

pelarangan riba, gharar, dan investasi pada sektor yang merusak lingkungan. 

Ini memperkuat gagasan bahwa profitabilitas harus berjalan seiring dengan 

keberlanjutan moral dan ekologis 30. 

c. Ḥifẓ al-bi’ah (Menjaga Lingkungan): 

Ḥifẓ al-bi’ah atau menjaga lingkungan adalah salah satu prinsip utama 

dalam maqasid al-shari‘ah yang bertujuan untuk melindungi dan memelihara 

kesejahteraan manusia melalui perlindungan lingkungan. Dalam konteks 

green finance, prinsip ini menjadi sangat relevan dan penting. Meskipun ḥifẓ 

al-bi’ah tidak selalu disebut secara eksplisit dalam maqāṣid klasik, 

pengembangannya dalam literatur kontemporer menegaskan bahwa 

pelestarian lingkungan merupakan bentuk nyata dari tanggung jawab 

manusia terhadap ciptaan Allah. Prinsip ini menegaskan bahwa eksploitasi 

alam tanpa kendali bertentangan dengan nilai Islam tentang keseimbangan 

(mīzān) dan tanggung jawab (amānah) 31 

3. Instrumen Keuangan Hijau Syariah sebagai Implementasi Nilai Maqāṣid 

Temuan berikutnya menunjukkan bahwa terdapat sejumlah instrumen 

keuangan Islam yang dapat dijadikan sarana implementasi prinsip-prinsip 

keberlanjutan dalam kerangka maqāṣ id, antara lain: green sukuk, waqf produktif 

lingkungan, dan green microfinance. 

a. Green Sukuk: 

Sebagai inovasi yang berperan penting dalam pasar modal syariah, green 

sukuk telah menjadi contoh konkret bagaimana prinsip Islam dapat diadaptasi 

untuk mendukung proyek-proyek berkelanjutan. Instrumen ini digunakan 

untuk membiayai proyek transportasi ramah lingkungan, energi bersih, serta 

pembangunan infrastruktur rendah karbon 32 . Secara langsung berkontribusi 

pada mitigasi dampak perubahan iklim sehingga membantu menjaga 

keselamatan dan kesehatan manusia. Dari perspektif maqāṣid, green sukuk 

                                                             
30 Rahim et al., “Maqasid Al-Shariah and Green Finance: A Theoretical Framework on Islamic Finance with 
Sustainable Development Goals for a Greener Future.” 
31 A H Obaid, S A Busari, and D M Muayyad, “Green Finance and Its Maqasid Al-Shari’ah,” in Islamic Green Finance: 
A Research Companion (Institute of Islamic Banking and Finance, Islamic University Malaysia (IIUM), Malaysia: 
Taylor and Francis, 2024), 5–15, https://doi.org/10.4324/9781032672946-3; Alabi, Issa, and Ubandawaki, 
“Islamic Green Finance and Sustainable Development Goals: A Maqasid Al-Shari’ah Perspective.” 
32 Ali et al., “Green Sukuk: Leveraging Islamic Finance for Ecological Sustainability.” 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

87 

merepresentasikan ḥifẓ al-māl melalui investasi yang aman, produktif, dan 

bermanfaat bagi masyarakat luas, serta ḥifẓ al-nafs melalui kontribusinya 

terhadap lingkungan yang lebih sehat 33 . 

b. Waqf Produktif Lingkungan: 

Wakaf sebagai instrumen sosial Islam memiliki potensi besar dalam 

mendukung proyek-proyek pelestarian alam. Model eco-waqf dapat diarahkan 

untuk rehabilitasi hutan, pengelolaan air, atau pengembangan pertanian 

organik. Secara maqāṣ id, waqf produktif mencerminkan ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ 

al-bi’ah, karena ia menjaga kehidupan dan keseimbangan ekosistem melalui 

redistribusi sumber daya yang berkeadilan 34. 

c. Green Microfinance: 

Lembaga keuangan mikro Islam dapat berperan signifikan dalam 

pembiayaan aktivitas ekonomi hijau di tingkat akar rumput, seperti pertanian 

berkelanjutan, energi surya desa, atau industri kecil berbasis limbah daur 

ulang. Melalui prinsip qard hasan dan musharakah, green microfinance 

mendukung pemberdayaan masyarakat miskin sekaligus memperkuat 

dimensi sosial dari keberlanjutan 35 

Instrumen-instrumen ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam mampu 

berkontribusi nyata terhadap pencapaian Tujuan Pembangunan 

Berkelanjutan (SDGs), khususnya dalam aspek energi bersih, pengentasan 

kemiskinan, dan pembangunan inklusif. 

4.  Model Konseptual: Islamic Green Finance Framework 

Berdasarkan hasil konseptual, penelitian ini mengusulkan sebuah model 

integratif bernama Islamic Green Finance Framework, yang menggabungkan 

nilai-nilai Maqāṣid al-sharī‘ah dengan pilar-pilar keberlanjutan ekonomi modern. 

                                                             
33 Rafique and Raza, “Islamic Green Finance: A Marriage of Ethics and Environmental Responsibility in Light of 
Maqasid Al-Shari’ah.” 
34 N S Zain, F M Noor, and R Hassan, “Islamic Sustainable Finance: How Does Waqf Matter?,” in Islamic Finance 
and Sustainable Development: A Global Framework for Achieving Sustainable Impact Finance (Institute of Islamic 
Banking and Finance, IIUM, Malaysia: Taylor and Francis, 2024), 120–29, 
https://doi.org/10.4324/9781003468653-14. 
35 S A M Ali, R Hassan, and A A Othman, “Al-Musharakah-Led Islamic Sustainable Finance,” in Islamic Finance and 
Sustainable Development: A Global Framework for Achieving Sustainable Impact Finance (Institute of Islamic 
Banking and Finance, IIUM, Malaysia: Taylor and Francis, 2024), 148–61, 
https://doi.org/10.4324/9781003468653-17; M A Akbar, A N M Ramlan, and E Smolo, “Financing Sustainability 
through Meezan Concept: An Islamic Economics Perspective,” in Islamic Green Finance: Towards Ethical and 
Environmentally Responsible Investing (Kulliyyah of Economics and Management Sciences, International Islamic 
University Malaysia (IIUM), Malaysia: Taylor and Francis, 2025), 58–76, https://doi.org/10.4324/9781003540403-
6. 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      88 

Model ini terdiri atas tiga dimensi utama: (1) Dimensi Normatif (Maqāṣid-

Based Ethics): Menjadi landasan moral dan spiritual dalam pengambilan 

keputusan keuangan. Setiap kebijakan investasi harus memenuhi prinsip 

maṣlaḥah, keadilan, dan tanggung jawab ekologis. (2) Dimensi Ekonomik 

(Sustainable Financial Practices): Mengatur mekanisme instrumen keuangan 

hijau syariah seperti green sukuk, eco-waqf, dan microfinance yang diarahkan 

untuk proyek ramah lingkungan dan inklusif. (3) Dimensi Sosial-Lingkungan 

(Impact-Oriented Outcomes): Mengukur hasil dari implementasi kebijakan 

berdasarkan dampak sosial dan lingkungan, bukan semata keuntungan ekonomi 
36. 

Model ini merepresentasikan pendekatan holistik yang menempatkan 

keberlanjutan sebagai bagian integral dari spiritualitas Islam. Dengan demikian, 

Islamic Green Finance Framework dapat menjadi alternatif etis terhadap model 

keuangan konvensional yang selama ini berorientasi pada profit dan efisiensi 

semata. 

 

 

5. Implikasi Praktis dan Kebijakan 

Dari perspektif praktis, hasil penelitian ini memiliki sejumlah implikasi 

penting bagi pembuat kebijakan, lembaga keuangan Islam, dan pemangku 

kepentingan dalam sistem keuangan berkelanjutan: 

a. Bagi pembuat kebijakan (policy makers): 

Pemerintah dan otoritas keuangan Islam perlu mengintegrasikan nilai 

maqāṣ id ke dalam kebijakan nasional keuangan hijau. Hal ini dapat 

diwujudkan melalui penerapan standar syariah bagi green bond/sukuk, 

penyusunan regulasi tentang waqf produktif lingkungan, dan pemberian 

insentif pajak bagi proyek yang memenuhi kriteria keberlanjutan Islam. Selain 

itu, Islamic Development Bank dan lembaga keuangan multilateral Islam dapat 

berperan sebagai katalis dalam memperluas pembiayaan hijau berbasis 

maqāṣ id di negara-negara berkembang. 

b. Bagi lembaga keuangan Islam: 

                                                             
36 Rafique and Raza, “Islamic Green Finance: A Marriage of Ethics and Environmental Responsibility in Light of 
Maqasid Al-Shari’ah”; A Mergaliyev et al., “Higher Ethical Objective (Maqasid Al-Shari’ah) Augmented Framework 
for Islamic Banks: Assessing Ethical Performance and Exploring Its Determinants,” Journal of Business Ethics 170, 
no. 4 (2021): 797–834, https://doi.org/10.1007/s10551-019-04331-4; A A Sa’ad, A Usman, and R Rehan, “Islamic 
Sustainable Finance: Gulf Experiences,” in Islamic Finance and Sustainable Development: A Global Framework for 
Achieving Sustainable Impact Finance (Institute of Islamic Banking and Finance, IIUM, Malaysia: Taylor and 
Francis, 2024), 5–14, https://doi.org/10.4324/9781003468653-3. 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

89 

Bank dan investor syariah diharapkan mampu mengembangkan 

portofolio investasi yang selaras dengan prinsip maqāṣ id dan ESG 

(Environmental, Social, and Governance). Misalnya, memperluas pembiayaan 

proyek energi terbarukan, teknologi ramah lingkungan, dan infrastruktur 

sosial berbasis wakaf. Implementasi Islamic green finance yang berorientasi 

maqāṣ id akan memperkuat reputasi lembaga keuangan Islam sebagai pelaku 

utama dalam ekonomi etis global. 

c. Bagi masyarakat dan pelaku usaha: 

Penelitian ini mendorong kesadaran bahwa tanggung jawab terhadap 

lingkungan dan kesejahteraan sosial merupakan bagian dari ibadah dan 

amanah. Oleh karena itu, partisipasi masyarakat dalam investasi hijau 

berbasis syariah harus didorong melalui edukasi keuangan Islam yang 

menekankan nilai keadilan, keberlanjutan, dan keseimbangan alam. 

d. Bagi lembaga pendidikan dan penelitian: 

Perguruan tinggi Islam perlu mengintegrasikan tema Islamic green 

finance dan maqāṣid sustainability dalam kurikulum ekonomi Islam, guna 

mencetak generasi akademisi dan praktisi yang mampu menjawab tantangan 

keberlanjutan global dengan solusi berbasis nilai Islam. 

 

6. Keterbatasan dan Saran untuk Penelitian Selanjutnya 

Sebagai studi konseptual, penelitian ini memiliki keterbatasan pada aspek 

empiris. Meskipun kerangka teoretis yang dikembangkan bersifat komprehensif, 

verifikasi empiris terhadap hubungan antara prinsip maqāṣ id dan performa 

keuangan hijau masih diperlukan. Penelitian di masa mendatang dapat 

memperkuat model ini melalui pendekatan kuantitatif atau studi komparatif lintas 

negara, misalnya dengan menganalisis dampak green sukuk atau eco-waqf terhadap 

indikator sosial-lingkungan. 

Selain itu, penelitian lanjutan dapat mengkaji mekanisme tata kelola 

(governance mechanisms) dan model evaluasi dampak maqāṣ id-based 

sustainability index, yang mengukur kinerja keberlanjutan lembaga keuangan 

Islam berdasarkan nilai-nilai syariah. Pendekatan mixed methods juga dapat 

digunakan untuk memadukan perspektif konseptual dan empiris, sehingga 

menghasilkan rekomendasi yang lebih kuat bagi kebijakan publik. 

Conclusion 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      90 

 Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi keuangan hijau dengan maqāṣ id al-

syarī‘ah merupakan pendekatan konseptual yang kuat dan relevan dalam mendukung 

tujuan pembangunan berkelanjutan. Prinsip-prinsip maqāṣ id, khususnya perlindungan 

jiwa, harta, lingkungan, dan kesejahteraan sosial, memberikan landasan normatif yang 

dapat memperkaya praktik keuangan hijau agar lebih etis, inklusif, dan berorientasi pada 

kemaslahatan jangka panjang. Instrumen syariah seperti green sukuk, wakaf produktif, 

dan pembiayaan mikro hijau terbukti memiliki potensi besar untuk memberikan 

dampak lingkungan dan sosial yang signifikan apabila dirancang dan diimplementasikan 

berdasarkan nilai-nilai maqāṣ id. Namun, penelitian ini juga menemukan bahwa 

penguatan literasi, harmonisasi regulasi, pengembangan taksonomi hijau berbasis 

syariah, serta penyusunan indikator pengukuran dampak menjadi prasyarat penting bagi 

optimalisasi integrasi tersebut. 

 Dengan demikian, keuangan hijau berbasis syariah tidak hanya menawarkan solusi 

finansial untuk isu lingkungan global, tetapi juga memperkuat kontribusi ekonomi Islam 

dalam membangun sistem ekonomi yang berkelanjutan dan berkeadilan. Temuan 

penelitian ini diharapkan dapat menjadi pijakan bagi penelitian lanjutan, serta 

mendorong pembuat kebijakan dan lembaga keuangan untuk mengembangkan model 

keuangan hijau yang lebih komprehensif, terukur, dan selaras dengan maqāṣ id al-

syarī‘ah sebagai fondasi etis bagi pembangunan masa depan. 

 

Daftar Pustaka 

Ajat Rukajat. Pendekatan Penelitian Kualitatif (Qualitative Research Approach). 

jogyakarta: Deepublish, 2018. 

https://www.google.co.id/books/edition/Pendekatan_Penelitian_Kualitatif_Qualit

a/Z5JfEQAAQBAJ?hl=id&gbpv=1&pg=PR3&printsec=frontcover. 

Akbar, M A, A N M Ramlan, and E Smolo. “Financing Sustainability through Meezan 

Concept: An Islamic Economics Perspective.” In Islamic Green Finance: Towards 

Ethical and Environmentally Responsible Investing, 58–76. Kulliyyah of Economics 

and Management Sciences, International Islamic University Malaysia (IIUM), 

Malaysia: Taylor and Francis, 2025. https://doi.org/10.4324/9781003540403-6. 

Alabi, A T, S O Issa, and A T Ubandawaki. “Islamic Green Finance and Sustainable 

Development Goals: A Maqasid Al-Shari’ah Perspective.” In Islamic Green Finance: 

Towards Ethical and Environmentally Responsible Investing, 282–313. Kwara State 

University, Nigeria: Taylor and Francis, 2025. 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

91 

https://doi.org/10.4324/9781003540403-20. 

Alekneviciene, opens author details in a new Tab, and Bendoraityte. “ROLE OF GREEN 

FINANCE IN GREENING THE ECONOMY: CONCEPTUAL APPROACH.” Central 

European Business Review 12, no. 2 (2023): 105–30. 

https://doi.org/10.18267/j.cebr.317. 

Ali, E, M Anshari, M Hamdan, N Ahmad, and Y Surieshtino. “Green Finance for 

Sustainable Development: A Bibliographic Analysis.” In 2023 International 

Conference on Sustainable Islamic Business and Finance, SIBF 2023, 46–49. Institute 

of Policy Studies, Universiti Brunei Darussalam, Brunei Darussalam: Institute of 

Electrical and Electronics Engineers Inc., 2023. 

https://doi.org/10.1109/SIBF60067.2023.10379915. 

Ali, M M, A S Rusydiana, A As-Salafiyah, and S M Abdullah. “Green Sukuk: Leveraging 

Islamic Finance for Ecological Sustainability.” In Islamic Green Finance: Towards 

Ethical and Environmentally Responsible Investing, 191–209. IIUM Institute of 

Islamic Banking and Finance, Malaysia: Taylor and Francis, 2025. 

https://doi.org/10.4324/9781003540403-13. 

Ali, S A M, R Hassan, and A A Othman. “Al-Musharakah-Led Islamic Sustainable 

Finance.” In Islamic Finance and Sustainable Development: A Global Framework for 

Achieving Sustainable Impact Finance, 148–61. Institute of Islamic Banking and 

Finance, IIUM, Malaysia: Taylor and Francis, 2024. 

https://doi.org/10.4324/9781003468653-17. 

Alnabulsi, K, and A Jreisat. “Green Finance on Islamic Financial Markets: A Sustainable 

Approach to Growth.” In 2024 International Conference on Sustainable Islamic 

Business and Finance, SIBF 2024. Nhl Stenden University of Applied Sciences, 

Academy Media, Commerce and Entrepreneurship, Netherlands: Institute of 

Electrical and Electronics Engineers Inc., 2024. 

https://doi.org/10.1109/SIBF63788.2024.10883851. 

Arrazi, Muhammad Fakhrul. “Maqasid Al-Shariah and Sustainable Finance : Analyzing 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      92 

the Impact of Green Sukuk Allocation in Indonesia” 4, no. 1 (2025): 89–107. 

Behera, I, and P Nanda. “Green Finance Strategies: Driving Sustainable Business Models 

Through Innovative Financing Solutions.” In World Sustainability Series, Part 

F85:79–96. KIIT School of Management (KSOM), KIIT University, Odisha, 

Bhubaneswar, India: Springer Science and Business Media Deutschland GmbH, 

2025. https://doi.org/10.1007/978-3-031-80969-9_6. 

Billah, M M, R Hassan, R Haron, R Rosman, and H A N Billah. Islamic Green Finance: A 

Research Companion. Islamic Green Finance: A Research Companion. Islamic 

Economics Institute, King Abdul Aziz University (KAU), Saudi Arabia: Taylor and 

Francis, 2024. https://doi.org/10.4324/9781032672946. 

Farhan Ahsani. “Tantangan Keberlanjutan Pembangunan Berkelanjutan Perspektif 

Sosial-Ekonomi.” Literacy Notes 1 (2023): 3–5. 

Fauziah, N. “The Evaluation of Maqāṣ id Asy-Syarī’ah on Discourses of the Islamic Family 

Law.” El-Usrah 6, no. 1 (2023): 81–90. https://doi.org/10.22373/ujhk.v6i1.13035. 

Haris, A, A Widodo, I D Tantri, and S Sarah. “Eco-Maqāṣ id in Climate Change 

Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law.” Al-

Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 18, no. 2 (2024): 219–36. 

https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652. 

Jeet, D, S N Mohanty, and S S Basa. Sustainability and Sustainable Development From 

Vision To Reality. Sustainability and Sustainable Development From Vision To 

Reality. IBS Hyderabad, The ICFAI Foundation for Higher Education, Hyderabad, 

India: Apple Academic Press, 2025. 

https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

105006477675&partnerID=40&md5=6e0b1374084df521d461a815d85c4cbe. 

Kulkarni, S. “Editorial: Global Sustainability: Trends, Challenges, and Case Studies.” In 

World Sustainability Series, Part F2887:3–17. Faculty of Business, Victorian Institute 

of Technology, Melbourne, Australia: Springer Science and Business Media 

Deutschland GmbH, 2024. https://doi.org/10.1007/978-3-031-57456-6_1. 

Kumar, S., A.W. Wani, R. Kaushik, and A.K Wani. “Navigating the Landscape of 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

93 

Precision Horticulture: Sustainable Agriculture in the Digital Age.” Scientia 

Horticulturae 338 (2024). https://doi.org/10.1016/j.scienta.2024.113688. 

Martin, V. “Green Finance: Regulation and Instruments1.” Journal of Central Banking 

Theory and Practice 12, no. 2 (2023): 185–209. https://doi.org/10.2478/jcbtp-2023-

0019. 

Mergaliyev, A, M Asutay, A Avdukic, and Y Karbhari. “Higher Ethical Objective 

(Maqasid Al-Shari’ah) Augmented Framework for Islamic Banks: Assessing Ethical 

Performance and Exploring Its Determinants.” Journal of Business Ethics 170, no. 4 

(2021): 797–834. https://doi.org/10.1007/s10551-019-04331-4. 

Obaid, A H, S A Busari, and D M Muayyad. “Green Finance and Its Maqasid Al-Shari’ah.” 

In Islamic Green Finance: A Research Companion, 5–15. Institute of Islamic Banking 

and Finance, Islamic University Malaysia (IIUM), Malaysia: Taylor and Francis, 

2024. https://doi.org/10.4324/9781032672946-3. 

Rafique, M O, and K M Raza. “Islamic Green Finance: A Marriage of Ethics and 

Environmental Responsibility in Light of Maqasid Al-Shari’ah.” In Islamic Green 

Finance: Towards Ethical and Environmentally Responsible Investing, 3–19. Islamic 

Finance and Management Sciences, SZABIST University, Pakistan: Taylor and 

Francis, 2025. https://doi.org/10.4324/9781003540403-2. 

Rahim, R, H S Rathore, M R Rabbani, and M N Alam. “Maqasid Al-Shariah and Green 

Finance: A Theoretical Framework on Islamic Finance with Sustainable 

Development Goals for a Greener Future.” In 2024 International Conference on 

Sustainable Islamic Business and Finance, SIBF 2024, 255–61. Amity School of 

Business, Amity University, UP, Noida, India: Institute of Electrical and Electronics 

Engineers Inc., 2024. https://doi.org/10.1109/SIBF63788.2024.10883847. 

Roslan, M M, and A O Zainuri. “Arguments In Applying Maqasid Syariʻah In The Fatwa 

Issuance: An Ijtihad Maqasidi Analysis.” Journal of Fatwa Management and 

Research 28, no. 1 (2023): 132–48. https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol28no1.464. 



 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol.6, No.2, September 2025 |      94 

Rosman, R, and M M Marzuki. “Corporate Social Responsibility in the Islamic Green 

Economy.” In Islamic Green Finance: A Research Companion, 101–10. IIUM 

International Institute, Islamic Banking and Finance, International Islamic 

University Malaysia (IIUM), Malaysia: Taylor and Francis, 2024. 

https://doi.org/10.4324/9781032672946-15. 

Sa’ad, A A, A Usman, and R Rehan. “Islamic Sustainable Finance: Gulf Experiences.” In 

Islamic Finance and Sustainable Development: A Global Framework for Achieving 

Sustainable Impact Finance, 5–14. Institute of Islamic Banking and Finance, IIUM, 

Malaysia: Taylor and Francis, 2024. https://doi.org/10.4324/9781003468653-3. 

Samiaji Sarosa. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Edited by Flora Maharani. depok: PT 

Kanisius, 2021. 

https://www.google.co.id/books/edition/Analisis_Data_Penelitian_Kualitatif/YY9

LEAAAQBAJ?hl=id&gbpv=1&pg=PP1&printsec=frontcover. 

Sharma, A, and P Kautish. “Measuring Green Finance.” In Recent Developments in Green 

Finance, Green Growth and Carbon Neutrality, 171–91. Institute of Management, 

Nirma University, Gujarat, Ahmedabad, India: Elsevier, 2023. 

https://doi.org/10.1016/B978-0-443-15936-7.00008-6. 

Srivastava, T, N Kaur, and S Sharma. “Green Finance Strategies for Catalyzing 

Sustainable Development.” In Adaptive Strategies for Green Economy and 

Sustainability Policies, 521–38. Amity Global Business School, Amity University, 

Noida, India: IGI Global, 2025. https://doi.org/10.4018/979-8-3693-7570-9.ch030. 

sudaryon. Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan Mix Method. depok: PT RAJA 

GRAFINDO PERSADA, 2019. 

https://www.google.co.id/books/edition/Metodologi_Penelitian_Kuantitatif_Kual

it/enFzEQAAQBAJ?hl=id&gbpv=1&dq=metodologi penelitian karya Dr. 

sudaryono&pg=PR30&printsec=frontcover. 

Tesalonika, Adelia, and Hady Sutjipto. “Human Capital Dan Masyarakat Ekonomi 

Sirkular: Teologis Keberlanjutan Global Di Indonesia.” Economic Military and 

Geographically Business Review 1, no. 1 (2023): 1–18. 



 
Sitti Muallimah, Menyelaraskan Keuangan Hijau dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

   

 

 

Sanaamul Quran : Jurnal Wawasan Keislaman Vol. 6, No.2, September 2025 |        
 
 

 

95 

https://doi.org/10.61511/emagrap.v1i1.2023.94. 

Tubastuvi, N, and A G Ramadani. “Maqasid Al Shari’ah Perspective on the Green 

Economy for Halal Industry Sustainability.” In Green and Blue Economy 

Frameworks for Halal Industry Sustainability, 89–99. Universitas Muhammadiyah 

Purwokerto, Purwokerto, Indonesia: Springer Nature, 2025. 

https://doi.org/10.1007/978-981-96-1729-6_5. 

Wahid, M A. “Shari’ah Compliance Framework for Islamic Green Finance.” In Islamic 

Green Finance: Towards Ethical and Environmentally Responsible Investing, 23–36. 

Universiti Sains Islam Malaysia (USIM), Malaysia: Taylor and Francis, 2025. 

https://doi.org/10.4324/9781003540403-4. 

Woode, J K. “Green Finance and Green Growth: A Systematic Literature Review on 

Awareness, Existing Channels, Instruments, and Techniques.” Development and 

Sustainability in Economics and Finance 1 (2024). 

https://doi.org/10.1016/j.dsef.2024.100004. 

Xuan, G T, Z Laipanova, and K Mamalova. “THE ECONOMICS OF SUSTAINABLE 

URBAN DEVELOPMENT: HUMAN PARTICIPATION IN CREATING ECO-

FRIENDLY CITIES.” Reliability: Theory and Applications 19, no. Special issue 6 

(2024): 1253–60. https://doi.org/10.24412/1932-2321-2024-681-1253-1260. 

Yu, X, Y Mao, D Huang, Z Sun, and T Li. “Mapping Global Research on Green Finance 

from 1989 to 2020: A Bibliometric Study.” Advances in Civil Engineering 2021 (2021). 

https://doi.org/10.1155/2021/9934004. 

Zain, N S, F M Noor, and R Hassan. “Islamic Sustainable Finance: How Does Waqf 

Matter?” In Islamic Finance and Sustainable Development: A Global Framework for 

Achieving Sustainable Impact Finance, 120–29. Institute of Islamic Banking and 

Finance, IIUM, Malaysia: Taylor and Francis, 2024. 

https://doi.org/10.4324/9781003468653-14. 

 


